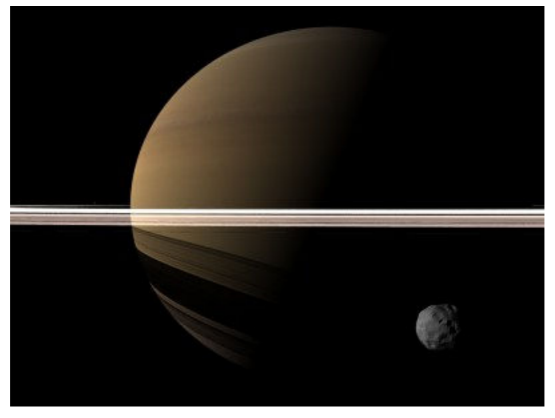
# Séminaire, II, III (Quatrième séance)

Analysis Situs

## **Investigations** « à l a limite »

(Une phénoménologie de l'extrême)



Janus & les Anneaux de Saturne

Gérard Guest

#### Analysis situs

### **Investigations à la limite**

(Une phénoménologie de l'extrême)

#### II

#### Quatrième séance

Approches de l'Événement, III

De *Temps & Être* — au saut dans l'*Ereignis* <sup>1</sup>

Chemins au fil du *Séminaire sur « Temps & Être »*et du *Principe d'identité (Identité et Différence)* 

Re mar que. — À quelques menues altérations près (qui lui ont été apportées in fine, sur des pistes laissées énigmatiquement ouvertes par Saint-John Perse, dans Chronique), ce texte de présentation reste conforme à la version modifiée qui en avait été donnée pour la Troisième séance du Séminaire, intitulée « Approches de l'Événement, II ». Pour cette Ouatrième séance, « Approches de l'Événement, III », sans vouloir nous jeter, de manière quelque peu hâtive, dans « les tempêtes de l'Ereignis », mais plutôt séjournant sur des chemins de transhumance qui s'attardent encore aux abords du « saut dans l'Ereignis », nous suivrons patiemment le fil conducteur du « Séminaire sur "Temps & Être" » et du « Principe d'identité ». — Voir, respectivement : « Protokoll zu einem Seminar über den Vortrag "Zeit und Sein" », in: Zur Sache des Denkens, Max Niemeyer, Tübingen 1969, pp. 27-60, et pour la traduction française : « Protocole d'un Séminaire sur la conférence "Temps et Être" », in: Questions IV, Gallimard, Paris 1976, pp. 52-97 (rééd. Questions III & IV, Gallimard, coll. Tel, Paris 1990, pp. 229-268); et: « Der Satz der Identität », in: Identität und Differenz, Günther Neske, Pfullingen 1957, pp. 9-30, traduction française : « Le principe d'identité », in : Questions I, Gallimard, Paris 1968, pp. 257-276 (rééd. Questions I & II, Gallimard, coll. Tel, Paris 1990, pp. 257-276). — Les textes du séminaire et de la conférence ont été publiés depuis lors, avec les marginalia de l'auteur, respectivement dans les volumes 14 et 11 de la Gesamtausgabe: Martin Heidegger, Zur Sache des Denkens, Gesamtausgabe, Bd. 14, Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main 2007, pp. 31-66; &: Identität und Differenz, Gesamtausgabe, Bd. 11, Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main 2006, pp. 31-50.

# Approches de l'Événement, III De Temps & Être — au saut dans l'Ereignis Chemins au fil du Séminaire sur « Temps & Être » et du Principe d'identité

« Ce dont on ne peut parler, il faut là-dessus faire silence. » (Ludwig Wittgenstein)

« Choses dont on ne parlerait pas, si l'on savait de quoi il est question. » (Johann Wolfgang Goethe)

«Wovon man nicht sprechen kann, darüber muß man schweigen» — «Ce dont on ne peut parler, il faut là-dessus faire silence», ou bien encore : «il faut le taire». Ce « silence» — sur lequel ne « se referme » pas seulement le dernier aphorisme du Tractatus logico-philosophicus, mais bien plutôt auquel il s'ouvre —, il ne faisait pas seulement signe vers la silencieuse et laconique ostension de la « limite interne du langage » et de la « forme logique du monde » (tout ensemble) —, il ne se proposait pas seulement de « faire silence » sur ce qu'on pourrait aussi appeler « l'ineffabilité de la sémantique » : l'« élément mystique » —. Ce sur quoi portait ce « silence gardé » — et l'ostension muette qu'il préserve, pour qui du moins saurait l'entendre —, cela finit par se révéler, aux patientes « investigations » de Wittgenstein, n'être rien d'autre ni rien de moins que de « ces choses » dont Goethe avait le souci en ses propres

investigations d'« histoire naturelle » : « choses dont on ne parlerait pas, si l'on savait de quoi il est question » — « si l'on savait de quoi il s'y agit ». Ces choses — les « Urphänomene » : les « phénomènes primitifs » — sont d'ailleurs déjà, en un sens, de celles qu'avait en vue (mais à une « époque de l'Être » révolue, en laquelle « Dieu » encore n'était pas déjà « mort ») un penseur de la taille de saint Augustin : « Manifestissima et usitatissima sunt, et eadem rursus nimis latent, et nova est inventio eorum ». Ce sont là, disait-il, « les choses < de toutes > les plus manifestes et les plus usitées, lesquelles pourtant ne restent que trop en retrait, et neuve en est < à chaque fois > la découverte ».

Cheminant à même l'énigme de ce sur quoi il s'agissait ainsi de faire silence et de se taire, Wittgenstein n'est assurément pas le seul, parmi les quelques véritables grands penseurs de ce temps, qui en ait rigoureusement et méthodiquement suivi le discret et périlleux fil S'agissant enjeux conducteur. des profonds « phénoménologie transcendantale », il arrive à Edmund Husserl de devoir ainsi préciser — par-delà la célèbre formule (assez peu comprise en effet) selon laquelle il conviendrait de faire « retour aux — c'est-à-dire choses-mêmes » aux « phénomènes » « phénoménologie » (de ceux qui n'« apparaissent » pas de prime abord) —, de préciser, donc, que tout ce qui lui est à cœur pourrait être ainsi laconiquement formulé: « C'est l'expérience, muette encore, qu'il convient de porter à l'expression pure de son propre sens ». Encore convient-il ici, s'agissant de ladite « expérience », de cette « expérience *muette* encore » (mais volontiers qualifiée d'« antéprédicative », et donc ainsi vouée à la « prédication »), de la « porter à l'expression de son propre sens », selon la «voie royale » d'une

parole proprement « apophantique » — et pour tout dire : « phénoménologique ».

S'agissant du sens même de la *« phénoménologie »* — de ce que Heidegger entreprend quant à lui de ressaisir comme « la phénoménologie en tant que *possibilité* » —, Heidegger *montre*, magistralement : dans *Être et temps*, que ce qui doit y être pris comme *« phénomène »* au sens le plus propre — c'est-à-dire en un sens *extrême* —, c'est précisément *«* ce qui de prime abord *n'apparaît pas* » : ce qui ne saurait *« se montrer »* si ce n'est au prix d'une *« monstration expresse »* — ; à quoi doit précisément s'employer la mise en œuvre d'une *« phénoménologie »*. Et c'est ce qui conduira les investigations de Heidegger — bien au-delà du *«* chemin d'*Être et temps »* — sur les *«* chemins » aventureux d'une *« phénoménologie de l'inapparent »* : de ce qui *« paraît »* — *« sans qu'il y paraisse »*.

Parmi toutes ces « choses tues » et « insues » — et à propos desquelles il pourrait convenir de faire immémorialement « silence » en même temps que d'y « faire signe » —, « choses » dont l'imprudente « exhibition » pourrait induire à tout instant le sentiment de l'« inquiétante étrangeté » (au sens même où, selon Schelling, en sa Philosophie de la mythologie, l'« inquiétante étrangeté » — « das Unheimliche » — ressortit proprement à « tout ce qui aurait dû demeurer dans le mystère, dans le secret, dans la latence, — mais qui est sorti du retrait ») —, parmi toutes ces choses tues et insues, donc, il n'y avait pas seulement (du côté de Husserl) le mystère sous-jacent de la « vie intentionnelle de la conscience » ou la « synthèse passive » supposée toujours déjà à l'œuvre dans la constitution de la

« conscience intime du temps » et dans les profondeurs sédimentées d'un « monde de la vie » anté-prédicatif, ouvert à toute une « archéologie des sources originaires » de toute formation de sens. Parmi toutes ces choses insues, il n'y avait pas seulement (du côté de Wittgenstein) la « forme interne du langage » et la « forme logique du monde », ni non plus la «figure dans la tapisserie de la vie »: l'« image dans le tapis » dont Wittgenstein était en quête, au fil d'interminables « investigations grammaticales » sur les innombrables « jeux de langage » propres à la variété des « formes de vie » des humains. — Parmi toutes ces choses insues — « choses dont on ne parlerait pas, si l'on savait de quoi il y est question » — mais qu'il importe de « montrer », à la faveur des procédures symboliques et signitives d'une autre « phénoménologie » — « de l'extrême » —, il n'y avait pas seulement toutes ces « institutions originaires » sousjacentes, qui, toutes « insues » et « oubliées » qu'elles soient, n'en constituent pas moins toujours à notre insu les ultimes « instances dogmatiques » de toutes sociétés, cultures et civilisations, en ses régimes symboliques: cette « architecture du silence » dont s'enquièrent les patients travaux de Pierre Legendre.

La plus *immémorialement « oubliée »* de toutes ces « choses *insues* » n'est peut-être autre que celle qui constitue l'*enjeu immémorial de la « question de l'Être »*, question elle-même « *oubliée »* tout au long de plus de deux millénaires d'« histoire de la métaphysique occidentale » : la « *Différence »* même « *de l'Être et de l'étant »*. L'« *oubli de l'Être »* — replié sur soi à la faveur du dévoilement de « *l'étant »* grandeur nature, offert de toutes parts et sous toutes ses coutures à nos entreprises et à nos prises de possession,

mis à portée de nos exploitations technologiques et à notre disposition, de cela seul que, de manière inaperçue et sans que nul ne s'en soucie, « l'Être se retire » — en un mouvement de « jusant » sans précédent dans l'« histoire de l'Être ». Et « l'oubli de l'Être » (qui plus est) y est lui-même « oublié » comme tel — et dès lors lui-même « insu ». Tout cela survenant au fur et à mesure du déploiement de tout un processus apparemment irrésistible, à la faveur et au péril duquel, nous montre Heidegger : « L'Être se retire en cela même qu'il se déclôt dans l'étant ». — À la faveur et au péril d'un « déploiement » et d'une « aventure » aussi imprévisibles que mouvementés — d'une « mouvementation » elle-même afférente aux « mouvements » internes et à l'imprévisible « déhiscence et dispensation » de ce que Heidegger nous donne à penser comme ressortissant à l'« Événement de l'Ereignis » —, nous voilà presque irrémédiablement exposés aux « tourmentes » et aus « tempêtes » de l'« histoire de l'Être ».

Comment le chemin de pensée de Martin Heidegger aura-t-il reconduit notre extrême modernité à pressentir quelque chose de l'« insu » qui ainsi, de toutes parts, la constitue : à faire l'expérience de l'« oubli de l'Être » au point de devoir nous mettre en devoir d'en déchiffrer le processus inaperçu à même l'« histoire & aventure » de « la métaphysique occidentale » en ses ultimes soubresauts ? Comment le diagnostic qui fut le sien du déferlement du « nihilisme achevé » sur l'« Époque » où se dévoile enfin le vrai « visage » (énigmatique) de l'« aître de la technique planétaire » : celui du règne sans partage de « la métaphysique de la volonté de puissance » —, comment ce diagnostic, aujourd'hui plus que dangereusement avéré, de Heidegger sur l'« Époque » a-t-il été rendu possible ? Comment la

pensée de Heidegger nous permet-elle aujourd'hui de nous découvrir « exposés » — comme jamais, dans le chaos du monde — et à nos risques et périls — au souffle de l'« Événement » unique et absolument singulier — l'« Événement même » — inaperçu à la (dé)mesure même de son incommensurable « magnitude » —, dont le penseur nous permet de commencer à entrevoir l'« économie » secrète au fil d'une méditation de la « topologie de l'Être » et d'une « pensée de l'Ereignis » dont il fut, par temps de ténèbres, le penseur solitaire ?

Commencer à entendre « de quoi il s'agit » au fil de ces questions, de ces questions vitales aussi bien que mortelles pour notre temps, cela implique, entre autres tâches, de reprendre patiemment le fil de l'interrogation d'Être et temps — celui de la « répétition de la question de l'Être » conduite au fil conducteur de l'« ontologie fondamentale » et de l'« analytique existentiale » —, jusqu'à être capables d'y ressaisir comment l'inachèvement manifeste de ce livre majeur conduit le penseur (c'est-à-dire aussi le suffisant lecteur) jusqu'au retournement d'« Être et temps » à « Temps et Être », y amorçant l'inflexion (la « Kehre ») de son invagination topologique dans la « topologie » retorse (tout ensemble « dangereuse » et éventuellement salutaire) de la « Tourneüre de l'Événement », du « Danger en l'Être » : dans l'énigmatique « topologie » de la « dispensation » (l'« histoire de l'Être ») propre à l'« économie de l'Ereignis » : l'« aîtrée de l'Estre comme Événement ».

D'où la *double tâche* prescrite ici *avant toute autre* à nos « investigations à la limite ». — La première : tenter de ressaisir les plis essentiels et les enjeux majeurs de l'investigation qui est à

l'œuvre dans Être et temps — jusqu'à être en mesure d'y discerner à l'œuvre l'approche décisive de l'« Événement » dont il s'y agit d'ores et déjà : « Être et temps comme un événement en l'Être même ». — Et la seconde : nous laisser reconduire au fil de la contrainte de courbure de la « Kehre » — de ce « tournant en l'Être même » — jusqu'au cœur de l'« économie secrète » de ce dont il s'agit « en l'Ereignis ». Fil conducteur pour cette seconde tâche : le fil de la méditation propre à « la pensée de l'Ereignis » dans le patient arpentage de la « sextuple fugue » des Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis).

Tout le cheminement de la pensée de Heidegger nous aura ainsi reconduits (à supposer que notre temps se décide à lui en donner acte) de la tâche d'une « *Analytique de l'existence* » et « *de la finitude* » à ce qu'il nous est désormais possible d'entrevoir (risquons-en ici la formule) comme une « *Énigmatique de l'EREIGNIS* ».

Le sens « énigmatique » du « double visage de l'Être » qui semble devoir aujourd'hui se profiler sous l'étrange emblème de la « tête de Janus » — « l'une des faces de Janus » (celle du « règne de la technique planétaire ») « ne soutenant pas la comparaison avec l'autre » (celle de l'« Ereignis » même enfin entr'aperçu à la faveur d'une pensée du « Danger en l'Être » et de tout ce qui pourrait encore s'y réserver de « salutaire par temps de détresse ») —, le sens de cette « énigme » en laquelle nous nous mouvons le plus souvent sans y penser ne saurait qu'à ce prix : à force de « cheminer à même l'énigme » (ce dont nous nous sommes fait, à notre mesure, une devise méthodique) —, le sens de cette « énigme », du « signe » (et peut-être du « sygne ») que nous signifie cet emblème, ne saurait qu'à ce prix

commencer (ne fût-ce que seulement commencer) à nous interroger. Cela pourrait donner une nouvelle acuité à l'ultime interrogation de Saint-John Perse, dans Chronique: « Connaissons-nous l'espèce où nous nous avançons? » — Et il sera peut-être alors seulement temps d'apprendre — dans les voies et façons d'une neuve et attentive « acquiescence », sur les chemins perdus de la « Gelassenheit » — en une véritable « sigétique » —, à tout autrement « là-dessus faire silence ».